ENCADR/PHOTO

st st sie she sfe s sie she sfe sfe e she sfe sfe s she sfe sfe s she she sfe s she she sfe sk she she sfe st sk she sfe st she sk sfe st e she sfe st e she she ste s she she st sk she she st sk she she st sieshe she sk sie sk she sk st ke she sfe st e she she st s ske sk st sk ske sk st sieske sk stk sk skotokoskokorok

PHD in letterature e culture angloamericane, Genevieve J. Chevallier ¢ una studiosa brillante e eclettica che si ¢ consacrata
all’antropologia dell’arte e alla semiologia. Specialista dello sciamanesimo e dell’espressione artistica dei nativi nord-
americani, ha coniugato un’intensa attivita giornalistica di disseminazione scientifica presso prestigiosi media francesi
( Canal+, Le Nouvel Observateur, Sciences et Avenir... ) all’insegnamento accademico presso 1’Universita della Sorbona,
I’Universita St Boniface del Manitoba et I'université  Versailles St Quentin-en-Yvelines. La sua tesi di dottorato «
L’empreinte du chamane : le souffle de la pensée chamanique dans [’art contemporain autochtone au Canada » ¢ stata
coronata dal premio per la migliore tesi conferito dall’AFEC ( Association Francaise d’Etudes Canadiennes). Tra le sue
pubblicazioni recenti : “La mémoire des territoires et les territoires de mémoire dans 1’art autochtone contemporain au
Canada” in: The Memory of Nature in Aboriginal, Canadian and American Contexts, Cambridge Scholars Publishing, 2014);
«Chamanisme sur la Cote Nord-ouest du Canaday in : Les fils de Grand Corbeau. Musée du Nouveau Monde de La
Rochelle, 2015).

R R R R R R o e S R R R R S R R R R R R S R R R

Conversation avec I’anthropologue de I’art Jenny Chevallier autour de I’exposition

Les Fils de Grand Corbeau, Indiens de la cote nord-ouest

A l’occasion de I’ Exposition d’Art Canadien au Jeu de Paume, le Paris de la Belle Epoque découvre
un « petit nombre de sculptures indiennes en argilite, en pierre et en bois provenant de la cote ouest,
prétées par le Musée national d’Ottawa, [qui suscite ], écrit Eric Brown!, un tel intérét tant de la part
des sculpteurs que des critiques qu’il serait surprenant de ne pas voir de totems ou de motifs de
masques dans les prochains salons ».

En dépit de I’enthousiasme manifesté par le public et I’engouement des Surréalistes pour ces créations
« indéfinissables » qui aimantent le regard par leur grammaire esthétique, aucun établissement
muséal frangais n’a consacré, depuis 1927, d’exposition-phare aux cultures indiennes de la cote nord
du Pacifique. Pourtant il s’agit d’'une aire densément peuplée et d’un espace qui abrite une des plus
grandes diversités linguistiques au monde. Dans cette région vivent les Tlingit, les Haida, les
Tsimshian, les Nuxalk, les Kwakwaka’wakw, les Nuu-chah-nulth et les Salish.

Loin de paraitre une variante exotique des Homines Silvestres dont le Moyen Age avait fixé
I’archétype, ou de « Bons Sauvages » vivant encore a 1’état de nature, les Indiens du Nord-Ouest que
le capitaine James Cook est le premier Européen a rencontrer en 1778, habitaient de superbes maisons
communautaires de bois a la flamboyante polychromie , ornées par des totems héraldiques, partageant
tout un riche patrimoine de croyances et de rites. Leur organisation sociale était fortement hiérarchisée
comme en témoigne la pratique rituelle institutionnalisée du potlatch. Reposant sur une forme de don
agonistique, elle permettait 1’affirmation et ré-affirmation du statut et donc la définition d’une
hiérarchie de prestige par le biais d’un systtme de don a tendance inflationniste. Dans cette
compétition par le don, la domination s’exprimant dans un sentiment de gratitude né de la réception
d’une offrande démesurée ne pouvant étre compensée par un contre-don équivalent. De ce fait, le
donataire se fait 1’obligé du donateur. S’esquisse ainsi un systéme complexe de réciprocité qui
participe a réguler notamment les relations intertribales.

Q En votre qualité d’anthropologue de I'art et fine connaisseuse du chamanisme et de la culture
nord-américaine, vous avez participé a cet ambitieux projet. Pourriez-vous en retracer la genése et
les enjeux? Le musée du Nouveau Monde a pour vocation de présenter I'histoire des relations entre
la France et les Amériques depuis la Découverte. |l est installé depuis 1982 dans un hotel particulier
en centre ville, construit au XVllle siecle par Regnault de Beaulieu et ses collections (peintures,
gravures, cartes) évoquent les relations maritimes et les échanges commerciaux qui se sont

! Eric Brown, « L’art canadien a Paris », in The Canadian Forum 8 ( 31 septembre 1927)



développés des la découverte du Brésil, des Antilles et de la Nouvelle-France.

Lhistoire du Canada, la Nouvelle-France, est présentée de la fondation de Québec en 1608 par
Samuel Champlain jusqu’au traité de Paris de 1763, avec I'abandon du territoire aux Anglais.

Entourés par les photographies des Indiens des plaines d’Edward Curtis, des objets ethnographiques
parlent du commerce des fourrures et des échanges entre trappeurs, commercants et Indiens ou
évoquent l'art de vivre des tribus autochtones.

Il'y a trois ans, le musée a initié un cycle d’expositions sur les Indiens d’Amérique : en 2013, les Fils de
I’Oiseau Tonnerre présentant les cultures autochtones de la cote est ; en 2014, les Fils du Soleil, sur les
Indiens de Californie et du sud-ouest et en 2015-2016 les Fils de Grand Corbeau sur les Indiens de la
cOte nord-ouest. Une prochaine exposition devrait présenter I'art inuit en 2017.

Q Telle la cartographie de la Renaissance qui peuple les espaces inconnus de monstra zoo-
anthropomorphes et mirabilia, la grammaire artistique de ces tribus de pécheurs-chasseurs-cueilleurs
semblerait se définir par un omniprésent horror vacui, par la fascination de I’hybride. Que se cache-
t-il derriére cette effervescence formelle allant d’un baroquisme surréaliste & 1’abstraction?

Lart de la c6te nord-ouest est reconnaissable par une stylistique formelle et par une iconographie
totémique caractéristiques et saisissantes. La production matérielle et artistique des peuples cotiers
du Pacifique Nord est éblouissante par la diversité des objets sculptés (maisons, mats, poteaux,
canoés, masques, plats, coffres, cuilleres, etc) et par l'unité formelle : ovoides, polychromie,
perspectives aplanies en miroir. De surcroit, elle se distingue par la spécificité deux fleurons
spécifiques : les masques articulés et les mats totémiques que I'on ne retrouve pas ailleurs chez les
Indiens d’Amérique. Toutefois la grammaire visuelle n’est pas totalement homogéne parmi les nations
qui peuplent la bande cétiere du sud de I'Alaska au nord de la Californie et I'on distingue des variantes
notamment entre les Haidas qui utilisent essentiellement trois couleurs : le noir, le blanc et le rouge
et les Kwakwaka'wakw qui ajoutent le vert et le jaune a leur palette. Autre exemple : les couvertures
en laine de chévre des montagnes et fibres de cédre, apanages des Tsimshians se retrouvent chez les
Tlingits, et les Haidas, connue comme Chilkat blanket alors que les couvertures a boutons de nacre
Button Blankets se sont plus largement répandues, comme chez les kwakwaka’wakw, les Haida et les
Nuu-chah-nulth.

Q Civilisation d’un Paraitre jubilatoire et du Beau, les Indiens de la c6te du Nord-Ouest accordent
aux objets, la fonction d’exprimer leur vision chamanique du monde. Pourriez-vous décrire quelques-
uns de ces objets qui représentent au mieux la pensée animiste de ces peuples, voire leur systéme
symbolique de croyances et de rites ?

Le patrimoine matériel des Indiens de la c6te Nord-ouest est effectivement relié au patrimoine
immatériel — mythes, croyances, chamanisme. Ainsi, les objets du chamane, ceux qu’il utilise lors de
ses pratiques divinatoires ou curatives, sont souvent tres élaborés. Parmi eux, un objet de
prédilection m’enchante particulierement : le capteur d’ame, soul catcher, unique en son genre. Mais
sa rareté ne nous a pas permis d’en exposer ici. Autre apanage de I'art chamanique : le hochet ou la
crécelle qui rythme le rituel pour solliciter les esprits en créant un univers sonore favorable. Cet
instrument de pouvoir est décoré minutieusement d’emblémes totémiques, de figures surnaturelles
et mythiques de maniére a concentrer toute leur puissance spirituelle. Le cliquetis émis par le
frottement de petits cailloux qui se trouvent a 'intérieur accompagne les chants et les prieres pour
élargir le champ vibratoire dans lequel le chamane officie. La voix des esprits s’exprime a travers cet
espace sonore. C’est pourquoi l'objet est congu et réalisé avec beaucoup de soin. Le choix du bois et
des pigments répond a des critéres précis, tout comme la sélection des graines ou des cristaux qui
vont créer le son. Souvent les hochets ont une forme globulaire, représentant soit un oiseau, un
visage humain ou un corps céleste. Durant la séance chamanique, le hochet constitue une
représentation miniature du cosmos.. Chez les Kwakwaka’wakw, le chamane utilise parfois le hochet
par frottement sur la partie souffrante du malade pour mettre en contact les esprits avec le corps?. Ce

2 Boas, Franz, Kwakiutl Ethnography, Chicago University Press, 1966. P. 136.



hochet kwakwaka’wakw en bois d’aulne, racine de sapin, date de la fin du XIXe siécle est orné d’une
figure humaine surmonté d’une téte de faucon et d’un loup marin mythique. ( fig.1)

Un autre artefact emblématique de la cOte nord-ouest , trés prisé des surréalistes, est la couverture
Chilkat. De forme pentagonale, elle est aisément reconnaissable. Celle qui est présentée ici , tissée
d’écorce de cédre jaune et de laine de chévre des montagnes, date de 1875. Son motif central - une
baleine plongeante avec sa nageoire caudale au sommet - est entouré de corbeaux vus de profil.
Comme tout vétement d’apparat, cette cape de danse n’appartient qu’a son porteur et sa fabrication
est une prérogative obtenue par héritage. Au-dela de la complexité du tressage qui nécessite parfois
un an, la cape représente 'identité mythique, c’est-a-dire le lignage ou la filiation totémiques. (fig.2)

Q Faut-il lire la profusion des créations et la qualité esthétique des objets au regard de la cérémonie
du potlatch ?

Evidemment la culture matérielle est rattachée a la vie cérémonielle intense qui ponctue la vie
spirituelle de ces peuples. Le potlatch comme institution fondamentale touche toutes les sphéres de
la vie sociale : culturelle, politique, économique. Il constitue I'acmé de la vie sociale en ravivant la
conscience d’appartenance a la communauté. Avec les chants, les danses, et les arts oratoires, tout
I'univers mythique prend vie et les objets élaborés pour cette occasion sont des transmetteurs de
savoir : couvertures et costumes d’apparat, masques, batons de parole, hochets, tambours,
Lorganisation d’un potlatch procede d’une intention multiple a savoir d’une part la validation de la
légitimité du pouvoir des chefs claniques qui se trouve avérée par ce rituel de don ostentatoire ;
d’autre part la transmission des titres et priviléges. Les chefs invités sont des témoins qui, par leur
seule présence, reconnaissent la validité des faits : célébration des naissances, passage a
I'adolescence, hommages aux défunts mais aussi célébration des mariages, et des alliances nouvelles.
Enfin, I'échange de biens de prestiges et de produits domestiques permet une redistribution a
I'extérieur du groupe aux chefs et membres d'autres lignages. Par conséquent, les objets de don ou
d’échange se doivent de respecter un certain raffinement esthétique.

Q Dans cet aréopage foisonnant d’images, le motif ancestral du corbeau demeure omniprésent de
fagon quasi obsessionnelle. Quelle en est sa signification ?

Parmi les mythologies amérindiennes, le personnage du filou, rusé et facétieux, apparait
constamment pour jouer avec la condition humaine, provoquer les humains et déjouer leurs
prétentions. Ces personnages sont des décepteurs, sortes d’antihéros a la personnalité ambigug,
tantot tricheurs et prétentieux, tant6ét altruistes et créateurs. Sur la céte nord-ouest, il revét
I'apparence du grand Corbeau. Il n’est donc pas surprenant de le retrouver parmi les esprits
auxiliaires du chamane. Raven, le grand Corbeau (Corvus corax), semble étre le plus puissant, apparu
d’abord sur les hochets des Tsimshian. Selon le patrimoine mythique, il a la capacité d’avaler
littéralement les maladies les plus graves, surtout lorsqu’elles sont d’essence spirituelle. Sur la cote
nord-ouest, Raven est I'esprit bienfaiteur supréme, celui qui a apporté le soleil aux humains mais
aussi les rivieres, la lune, le feu, grace a ses dons de trickster’. Comme souvent chez les décepteurs,
I'esprit de malice peut se retourner contre des esprits concurrents, pour le bien-étre de I’humanité.
Ainsi en est-il dans cette version tsimshian d’un mythe particulierement présent dans I'iconographie
de cette région :

« Corbeau décide de dérober a un grand chef céleste son bien le plus précieux, la Lune, afin de
dissiper la semi-obscurité dans laquelle vivent les Tsimshians. Pour parvenir a ses fins,
Corbeau se transforme en aiguille de pin flottant a la surface d’une mare ou la fille du grand
chef céleste a I’habitude de venir boire. Celle-ci avale I'aiguille en méme temps qu’une gorgée

d’eau, devient enceinte et donne naissance a un enfant qui n’est autre que Corbeau. L'enfant

3 Trickster, le décepteur, est celui qui joue des tours et qui, par ses facéties, donne aux étres humains la possibilité d’évoluer
en déjouant leurs prétentions.



grandit vite et cajole son grand pére jusqu'a ce que celui-ci le laisse jouer avec I'étui en forme
de balle qui contient la Lune. Un jour, ses parents ayant reldché leur surveillance, I'enfant
redevient Corbeau et vole a tire-d‘aile vers le monde des humains, portant la balle dans son
bec. Arrivé a destination, il déchire I'étui et la lumiere de la Lune inonde les cieux, provoquant
le premier matin du monde. Depuis ce jour, les Tsimshians considerent I'astre de la nuit
comme la source de toute lumiére?. »

Q Dans votre remarquable ouvrage, « L’empreinte du chamane : le souffle de la pensée chamanique
dans [’art contemporain autochtone au Canada»’, le chamanisme, et je vous cite, opére « comme un
puissant marqueur ethnique. 1l symbolise l'espace sacré ou se joue la résistance culturelle avec les
engagements politiques qui la sous-tendent. Il représente aussi un référent identitaire...». La
démarche esthétique des artistes contemporains, dont certaines ceuvres sont exposées, traduit-elle la
survivance voire la résurgence d’une pensée chamanique millénaire?

La doxa répandue parmi les anthropologues condamne l'art contemporain de ces peuples au statut
de pale copie de la tradition. Selon moi, il n’en est rien. La cOte nord-ouest, aprés la sombre période
de pratiques génocidaires répandues en Amérique du Nord, comme linstitution des pensionnats
religieux et de I'adoption forcée des enfants indiens, ainsi que la prohibition du potlatch entre 1884
et 1951, a connu un phénomeéne de renaissance éblouissant grace aux artistes. Non seulement ils ont
ravivé une culture moribonde mais ils ont relancé la vie sociale traditionnelle, la pratique des langues
autochtones, la levée de mats totémiques ainsi que les pratiques spirituelles liées au chamanisme.
Nous pouvons distinguer deux courants artistiques majeurs : I'un qui perpétue la tradition et I'autre
qui la fait évoluer. Le premier a valeur pédagogique pour la transmission des techniques artisanales et
artistiques mais aussi pour le maintien de la tradition orale ; le second propulse les créations
contemporaines sur le marché de I'art international et leur permet ainsi de poursuivre une trajectoire
d’excellence dans l'univers des collectionneurs, musées, festivals, et autres événements culturels de
qualité. Ainsi les amateurs d’art ont pu découvrir lors de la biennale de Venise, en 1999, un artiste
Kwakwaka’wakw au lignage prestigieux, David Neel, lorsqu’il a remonté le Grand Canal a bord d’un
canoé sculpté aux emblémes de son clan, jusqu’aux jardins du parc des expositions, tandis qu’il
arborait son costume d’apparat au complet. Le lien avec le chamanisme est plus secret dans la
mesure ou il touche a I'ontologie. Aujourd’hui les rituels ne sont plus de la méme nature que dans le
passé, ils se sont adaptés aux besoins contemporains et se concentrent essentiellement sur la
guérison psychique. lls figurent d‘ailleurs dans le grand plan canadien connu sous le nom de
« Guérison et Réconciliation » mis en ceuvre en 2000 par I’Aboriginal Healing Foundation. Dans le
domaine des arts, le chamanisme en tant que conception d’'un monde animé et relié demeure un
systeme de pensée fondateur qui inspire nombre d’artistes contemporains, certains de maniere
inavouée d’autres sur un mode de revendication identitaire globale. Parmi eux, certains artistes
n’hésitent pas a se qualifier d’« artistes chamanes » et leurs ceuvres visionnaires, oniriques et
métaphoriques légitimisent cette appartenance. Aujourd’hui, aprés des années d’oubli et d’interdit,
I'art de la c6te nord-ouest est en pleine évolution, conjugué au renouveau des rituels. Les ateliers
fleurissent tout le long de la cote nord-ouest et les expositions internationales d’art autochtone et
d’art contemporain saluent I'extréme habileté des descendants de cette tradition. Pour ces artistes le
nouveau défi consiste a maintenir le vocabulaire stylistique tout en faisant évoluer les formes, les
représentations et les sources d’inspiration.

Q D’une remarquable précision ethnographique et d’une beauté quasi hiératique, les portraits
d’Antoine Tzapoff ne cessent d’aimanter le regard du visiteur. Quelle métaphore, s’il y en a, se cache
derriére cette représentation de 1’ Autre : chant du cygne ou renouveau d’une culture millénaire a I’¢re
de la mondialisation ?

4 Larry J. Zimmerman, Les Indiens d’Amérique du Nord ; les croyances et les rites, Cologne, Taschen, coll. « Sagesses du
monde », 2002, p. 123.



Lceuvre d’Antoine Tzapoff, qui compte plus de 600 peintures, est essentiellement dédiée a la
mémoire amérindienne et constitue un hommage vibrant a ces peuples disparus. Les portraits
semblent immortalisés dans un moment de I'Histoire. Ils témoignent de la grandeur, de la fierté des
Amérindiens, mais aussi de la conscience de l'effondrement d’'un monde. Le peintre n’a pas choisi
d’étre un témoin de I'époque contemporaine pour des raisons idéologiques qui lui appartiennent. Il
préfere s'arréter a un moment de I’histoire, saisir une attitude, traduire une inquiétude, une réflexion
avant I’hybridation inéluctable des peuples et des cultures qui caractérise I'ére post-coloniale. Le
talent d’Antoine Tzapoff réside dans cette transcendance qui apparait derriere une technique
classique presque hyper réaliste, tant les détails de matiére et de forme sont minutieux. Or, au-dela
du caractere ethnographique documenté de ses toiles, c’est bien I'ame humaine représentée en
subtilité qui nous captive et nous fascine. Le portrait du chamane tlingit ( fig. 3) en atteste. Son visage
est peint, il porte une coiffe en peau de cygne surmontée de cornes de chévre des montagnes qui
sont elles-mémes ornées de duvet d’aigle et sculptées de visages humains. Il tient un tambour décoré
d’esprits tutélaires et porte une tunique aux emblémes de I'ours. Une amulette en os de baleine est
fixée sur son vétement. Son attitude hiératique impose le respect et, cependant, son regard inquiet
semble apercevoir, dans les couleurs crépusculaires, un avenir plus que sombre.

sk
Cette thése de doctorat a été honorée du prix de la meilleure thése par I’AFEC (association frangaise d’études canadiennes)

en 2012 et publiée dans la collection des Theéses du Centre de Recherches sur I’Amérique du Nord de 1'université de Paris
11T Sorbonne nouvelle. N°13. http://www.theses.fr/2011PA030025



http://www.theses.fr/2011PA030025

