RECENSION

Les objets messagers de la pensée inuit. Préface de Jean Malaurie,
postface de Sylvie Dallet

Giulia Bogliolo Bruna.

L’Harmattan, Institut Charles Cros, Paris, 2015, 229 pages.

Genevieve Chevallier

Docteure en anthropologie de I’art

Centre d’Etudes Arctiques

CEARC

Université de Versailles- St Quentin-en-Yvelines
jgchevallier@gmail.com

1- A la suite de son précédent ouvrage intitulé Apparences trompeuses, Giulia Bogliolo Bruna
aborde les objets inuit dans leur dimension polysémique en privilégiant leur essence symbolique au-
dela de leur fonction utilitaire. Elle s’attache avec minutie a cerner leur dimension transcendantale
en décryptant I’expression matérielle d’une forme de pensée « magique ». Les objets révelent une
conception du monde, du temps et du rapport entre I’homme et le cosmos et sont a appréhender
dans cette ontologie spécifique. L’analyse de 1’auteure s’enroule autour de 1’axe matiére/esprit en
décillant notre regard de prime abord esthétique.

2- Afin de contextualiser son propos, I’auteure évoque I’histoire de la représentation fantasmée des
peuples hyper boréens. Dans une évocation érudite de récits d’explorateurs, elle rend compte des
divagations que suscitent les peuples du Grand Nord, tantdt comme images monstrueuses, tantot
comme sentiments ambivalents entre crainte et respect que force le savoir faire inuit. Hommes
Poissons ou Hommes a Kayaks, ils inquietent, effraient, ou forcent 1’admiration par leur osmose
avec cet environnement extra-ordinaire. Pour tous les découvreurs qui, au fil des siccles,
s’aventurent dans I’Arctique, ils demeurent inclassables dans la taxinomie pré-anthropologique de
I’Occident. Ils incarnent une Altérité qui bouscule toute épistémologie. Pour aborder et comprendre
le merveilleux nordique, 1’auteure nous invite a percer les mysteres de leurs objets, miniatures,
sculptures, talismans. « L’ceil qui pense doit pénétrer dans leur systéme cognitif, adhérer a une
intelligence cosmique régie par un vitalisme animiste... » (p.58). Par-dela leur esthétisme évident et
leur fonction magico-religieuse, les figurines racontent une relation au monde singuli¢re. L’art inuit
protohistorique est une expression de la quéte du sacré.

3- La premiére partie, intitulée « quand la pensée chamanique se matérialise en objet », explore
I’originalité¢ de la pensée inuit, dans ses relations avec un écosystetme extréme et une vision
chamanique du monde. Inter-mondes, l'exil du sacré, se référe a la pensée mythique comme
fondation d’un équilibre de vie. Nourris par une fine observation de la nature, les peuples boréens
imaginent un espace sacré en réponse a leur quéte d’absolu. Cette intimité renvoie a une
correspondance en micro et macrocosme. La compréhension de cet univers exige une refonte des
reperes que la pensée occidentale, dans ses héritages successifs, - la Greéce, Rome, la Renaissance,
les Lumiéres -, a sédimenté dans nos esprits.

Giulia Bogliolo Bruna propose d’entrer dans le cercle de la pensée chamanique des Inuit et dans la
vastitude de leur espace géographique, peuplée de signes. Leur cartographie mentale tient compte
de 'impermanence et du recommencement. L’accent est mis sur I’importance de la collectivité —
fondamentale — et des liens sociaux qui unissent ces communautés de chasseurs/pécheurs.
L’ angakkogq, le chamane, régit les tabous et les rites associ€s pour le maintien de 1’équilibre avec la




nature. Il sait lire au-dela des apparences et comprendre les mystéres du monde invisible. En
considérant la sculpture — Sananguaq- ,comme le miroir de la pensée inuit, les miniatures
apparaissent comme une transposition du monde surnaturel, fondée sur la connaturalité entre les
regnes. Selon I’auteure, 1’esthétique de la « beauté utile » est intimement liée a la pensée naturaliste
qui anime les Inuit dans leur lien au monde.

4- Le chapitre sur le Temps des origines, développe I’évocation de la genese de la pensée mythique
du monde hyperboréen en remontant aux sources immémoriales. L’indifférenciation entre les
régnes, les especes et les sexes semble caractériser ce temps des Origines ou 1’androgynie apparait
comme [’état primordial. Une analyse de statuettes inuit de I’époque Dorset témoigne de la
survivance du mythe de 1’androgynie. Les miniatures, malgré la variété des formes, semblent
révéler leur essence chamanique : « dans ce royaume de métamorphoses et de hiérophanies, les
chasseurs sculpteurs expriment leurs songes et leurs angoisses au travers d’un langage artistique
polysémique, qui flirte entre naturalisme et surréalisme, réalisme et symbolisme. » ( p.85). Enfin
I’hybridité entre I’homme et 1’animal, se rattachant au processus de transformation - d’hominisation
- et a la menace toujours présente d’une possible métamorphose en cas de transgression d’un tabou,
évoque un subtil parfum d’animalité. L’art de Thulé en offre une illustration magistrale avec les
femmes ailées, considérées comme les Venus arctiques. « Ces créatures fantastiques de ’entre-
deux, mi-femmes mi-oiseaux seraient-elles la traduction sculpturale d’un mythe ancien ou
I’évocation d’un état transitionnel chamanique ? » (P.94) Le chapitre de fin, Dans le creux de la
main, un monde en miniature aborde 1’osmose entre les hommes du Grand Nord et les immensités
de Nuna, - leur terre -, et les animaux qui la peuplent. L’adaptabilité fascinante des Inuit a une
nature toujours mouvante, leur permet méme d’inclure I’arrivée des Qallunaat (les Blancs) dans leur
espace mythique, dés les premiers contacts. Un paragraphe intitulé La Tarnig développe
opportunément la conception de I’ame dans cet univers exigeant ou I’homme, fragile, doit négocier
avec le chamane pour le maintien de sa survie. Le role important des amulettes devient évident dans
cette nature instable, ou les fronticres entre le monde apparent et le monde invisible demeurent
incertaines. La médiation de I’angakkoq est primordiale.

5-La deuxieme partie de I’ouvrage est consacrée au « métissage » de la sculpture inuit. Intitulée
Les temps mélés des Rencontres : archéo-genese et métamorphose des objets métis, elle rend
compte des contacts progressifs entre Inuit et occidentaux, marquant le début du commerce et du
métissage de D’art. Elle retrace en premier lieu la « phénoménologie des premieres
Rencontres ».Lorsque les Inuit expérimentent 1’altérité, la rencontre avec 1’allaq, - I’autre — semble
se décliner dans un pragmatisme naturel dynamisé par un échange de biens : poissons, peaux,
vivres, métaux etc... Comme le souligne I’auteure, « les Inuit n’ont jamais été enfermés dans un
destin de solitude...Depuis 1’aube des temps, ils bénéficiaient d’un double réseau de commerce :
continental du Groenland au Labrador, du Nord-Est jusqu’a 1’Alaska et intercontinental de la
Sibérie a I’Amérique du Nord-Ouest » (p. 124). Et les artefacts attestent de ces rencontres
interculturelles, notamment par 1’apparition de la croix sur les figurines. Des Vikings aux baleiniers,
aux morutiers jusqu’aux marchands du XIX éme siécle, les contacts se multiplient, s’intensifient et
les objets inuit deviennent la mémoire matérielle de I’histoire du métissage en marche.

6-Giulia Bogliolo Bruna constate que 1’apport des Européens induit certes une transformation de la
pratique sculpturale cependant, « les emprunts et les préts demeurent sélectifs, fideles a une logique
d’utilité, d’opportunité et de compatibilit¢ » (P. 127).L’influence des matériaux exogenes sur la
praxis traditionnelle ainsi que I’intrusion d’exigences nouvelles pour satisfaire les lois d’un marché
naissant, modifient irréversiblement la création des miniatures. Toutefois, selon 1’auteure, la



production sérielle ne dénature pas 1’art inuit. « L’art-souvenir s’inscrit dans un continuum avec la
production antérieure a la Rencontre que I’on adapte aux desiderata de commanditaires venus
d’horizons socio-économiques différents »(P.146). Méme dépossédées de leur pouvoir chamanique,
les miniatures respectent le style naturaliste qui demeure le sceau de I’art inuit.

7-Dans un paragraphe vibrant intitulé Aux marges de ['oecoumene : Ultima Thulé, 1’ethno-
historienne évoque de maniére quasi poétique I’effroi et 1’attraction suscités par I’apparition des
grands voiliers aux yeux des Inuit. Véritables métaphores de 1’étrange, tels d’immenses oiseaux aux
ailes blanches, qui flottent sur les eaux arctiques, ces navires bouleversent I’imaginaire autochtone.
Un Esquimau rencontré lors de ’expédition de John Ross vers 1819 s’interroge : « Qui étes-vous ?
D’ou venez-vous ? de la Lune ou du Soleil ? » (p.148).

Au fil des escales, les échanges se multiplient, la communication s’installe, le mimétisme des
hommes du Nord leur permet de s’adapter a une nouvelle temporalité, celle du passage des
baleiniers et morutiers, et la dépendance s’inscrit graduellement. Le troc des peaux, des fourrures
s’accompagne parfois de 1’échange des femmes, devenues objets de convoitise. Les Inughuit de
Thulé¢ abandonnent progressivement leur systeme de valeurs. Des phénomenes de syncrétisme
religieux apparaissent et s’inscrivent, remplacant peu a peu le chant de 1’angakkoq. En 1909, la
premicre mission luthérienne est fondée pour évangéliser et alphabétiser les nomades de 1’ Arctique.
Avec elle, I'interdiction des pratiques traditionnelles telles que la polygamie ritualisée, le port
d’amulettes ou de masques, et méme le son des tambours. L’objet messager retrace toute 1’histoire
de la Rencontre. Cependant, selon 1’auteure « au travers des processus d’escamotage ou par
allusion métonymique, il dévoile les survivances/résurgences d’une pensée chamanique
millénaire. » ( p. 156).

8- L’hybridation des matieres et des techniques, issue du contact avec la culture et la technologie
des Blancs, aboutit a la création de nouveaux objets répondant aux « logiques métisses ». L’objet
devient médiateur culturel, attestant des transferts de savoir, avec I’imbrication de deux pensées, et
la juxtaposition de deux histoires qui cherchent une forme d’alliance. L’art métissé porte en lui la
souffrance induite par les bouleversements inexorables qui marquent les autochtones, sur le plan
socio-économique, comme sur le plan magico-religieux. Il est le produit d’une dynamique
d’échange et d’une volonté¢ de dialogue défiant la taxonomie car il reléve d’une catégorie
d’humanité nouvelle : celle du Contact. Oscillant entre tradition et adaptation, les objets inuit
relatent le passé, 1’héritage, le Temps des Origines ou transforment les réalités allogénes en les
« 1indigénéisant ». Les miniatures, les amulettes, les sculptures inuit, souvent zoomorphes,
émerveillent les Européens par leur ingéniosité et méticulosité a représenter le réel. Méme s’ils n’en
percoivent pas la fonction souvent propitiatoire, la puissance magique opere sous la forme d’une
séduction de surface.

9- Nous pouvons penser que la production matérielle née du métissage traduit aussi une volonté
indigéne de soumettre 1’altérité, la nouveauté, 1’4/lag a une logique autochtone. Vue sous cet angle,
I’hybridation est une dynamique qui enchante les objets, lorsqu’elle opére par oscillation entre les
univers opposés. En ¢étudiant les boutons d’ivoire ou de métal- objets utilitaires- Giulia Bogliolo
Bruna en conclut : « bien que nés de la Rencontre, ces objets métis continuent de répondre a une
« esthétique de la fonctionnalit¢ » par laquelle se marient les « utilités » : matérielles et
symboliques. » (p.169). Cela peut se dire également des peignes zoomorphes en ivoire et des
figurines humaines en bois. Cependant, dans le domaine du sacré, le syncrétisme entre pratiques
chamaniques ancestrales et évangélisation complexifie la nature et I’esthétique des objets.



10-Dans ce contexte, les Inuit du Groenland créent les tupilait, figurines issues du métissage
culturel. Le tupilek représente un esprit malfaisant, condensé de forces occultes, destiné a nuire dans
le cadre d’une vengeance. Cette créature, objet animé, est 1’ceuvre d’un ilisitsok (le double
maléfique de I’angakkoq) qui la fabrique sur ordonnance dans une stricte confidentialité. Il s’agit
d’une pratique liée a la sorcellerie qui donne naissance a des statuettes polymorphes redoutables.
L’objet magique peut entrainer la mort de la victime désignée. A son origine, il est sculpté dans le
bois, seuls les yeux sont en ivoire. Mais devant I’engouement des ethnologues et des explorateurs
pour ces figurines, les chasseurs les fabriquent en ivoire ou en andouiller. Le succes du tupilak
contribue a le vider de son sens. Comme le souligne I’auteure : « Dépourvu de pouvoirs par le fait
méme qu’il est une extériorisation et, a proprement parler, une objectivation d’une pratique magique
occulte, il n’est rien d’autre qu’un simulacre » (p.192), I’objet devient alors médiateur entre deux
imaginaires qui se juxtaposent. La puissance esthétique du fupilak consiste probablement dans cette
hybridit¢ homme-animal doublée d’androgynie ; elle s’exprime dans une savante disproportion des
formes et une sorte d’expressionnisme exalté. L’exubérance triomphante de cette invention des
kalaallit ( Inuit du Groenland) signe I’apothéose de la Rencontre et la fin de la période historique.
Le tupilak devient I’image paradigmatique de I’art métis du Groenland, et se transforme en objet de
curiosité fort prisé par les collectionneurs. Il synthétise, par son langage plastique complexe, les
deux pdles qui I’animent, entre sauvegarde d’un patrimoine immémorial et adaptation a la pensée
de I’Autre. L’iconographie présentée dans I’ouvrage permet de suivre I’évolution de I’art du tupilak
a travers un vocabulaire esthétique variable selon les époques, les maticres et les styles — bois flotté,
andouiller, dent de cachalot ou ivoire de narval.

11- En conclusion, Giulia Bogliolo Bruna rend a ces objets, devenus hybrides au fil de I’histoire,
toute leur ame et leur transcendance par un vibrant hommage a 1’ingéniosité des chasseurs-
sculpteurs qui ont su traduire en miniature toute la complexité de leur conception du monde :
panthéiste, chamaniste, animiste et ésotérique. L’auteure admire le dynamisme de la pensée inuit et
suggere de lire, a travers 1’évolution des objets inuit, I’expression « d’une culture de 1’oralité insérée
dans le flux temporel... » (p.209). Cette proposition nous engage a voir au-dela du visible, portés
par I’enthousiasme que la connaissance de I’Autre suscite, en décolonisant notre regard pour
accéder a un enchantement éclairé. Nous souhaiterions voir cet essai développer 1’évolution de
I’esthétique inuit jusqu’a la période contemporaine pour analyser les survivances chamaniques dans
la sculpture et les gravures des Inuit du Canada et des Yupiks d’Alaska.



